
Saprahan: Jurnal Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 
Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14 

Journal homepage https://jurnal.azzaki.net/index.php/saprahan/index 
 
 

Saprahan: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-15 
 

Dakwah Melalui Pendidikan Pesantren: Pilar Moderasi Islam dan 

Nasionalisme Pra-Kemerdekaan 

 
Abdul Kholik1, Faizal Amin2 

1-2Afiliasi (Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Agama Islam Negeri Pontianak), Indonesia 

Email: abdkholik149@gmail.com1, faizalamin@hotmail.com2  

 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran dakwah melalui pendidikan pesantren 

sebagai pilar moderasi Islam dan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan Indonesia. 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya berfungsi sebagai 

pusat transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga sebagai agen pembentukan karakter sosial 

dan kesadaran kebangsaan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

desain studi kasus historis. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi, wawancara 

mendalam, dan observasi non-partisipatif, kemudian dianalisis menggunakan model 

interaktif Miles dan Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pesantren berperan 

signifikan dalam menanamkan nilai-nilai moderasi Islam seperti tasamuh, tawassuth, dan 

tawazun melalui tradisi keilmuan, keteladanan kiai, serta pembiasaan adab santri. Selain 

itu, pesantren juga berkontribusi besar dalam membangun nasionalisme melalui integrasi 

nilai keislaman dan kebangsaan, yang tercermin dalam keterlibatan ulama dan santri 

dalam perjuangan kemerdekaan, termasuk Resolusi Jihad 1945. Pesantren berfungsi 

sebagai ruang sosial-politik yang strategis dalam menyebarkan wacana kebangsaan dan 

perlawanan terhadap kolonialisme secara kultural. Penelitian ini menegaskan bahwa 

pesantren merupakan model pendidikan berbasis kearifan lokal yang efektif dalam 

menjaga moderasi Islam dan memperkuat identitas kebangsaan Indonesia. 

Kata Kunci: Pesantren, Dakwah, Moderasi Islam, Nasionalisme, Pendidikan. 
 

 

PENDAHULUAN  

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional telah memainkan peran 

strategis dalam perjalanan sejarah bangsa Indonesia. Bahkan, pesantren merupakan 

institusi pendidikan Islam paling lama berdiri di Indonesia dan telah eksis jauh sebelum 

sistem pendidikan modern diperkenalkan oleh pemerintah kolonial (Sadali, 2020). 

Keberadaan pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat transmisi keilmuan keislaman, 

tetapi juga menjadi ruang sosial yang membentuk nilai, sikap, dan orientasi hidup 

masyarakat Muslim Nusantara, khususnya pada masa pra-kemerdekaan. Dalam konteks 

tersebut, pesantren tampil sebagai lembaga pendidikan yang berakar kuat pada budaya 

lokal sekaligus responsif terhadap dinamika sosial-politik yang berkembang. 

Dalam perspektif dakwah Islam, pesantren tidak sekadar berperan sebagai tempat 

pengajaran ilmu-ilmu agama, melainkan juga menjadi pusat pembentukan karakter sosial 

dan kebangsaan (Ulya et al., 2023). Dakwah yang dilakukan di pesantren bersifat holistik, 

menyentuh aspek intelektual, moral, spiritual, dan sosial. Nilai-nilai seperti kebersamaan, 

kemandirian, kesederhanaan, dan kepedulian sosial ditanamkan melalui praktik 

kehidupan sehari-hari santri. Melalui pola pendidikan yang demikian, pesantren 

berkontribusi besar dalam membentuk Muslim Indonesia yang religius sekaligus 

memiliki komitmen kebangsaan yang kuat. Namun demikian, peran historis pesantren ini 

belum sepenuhnya mendapatkan perhatian yang proporsional dalam wacana pendidikan 

mailto:abdkholik149@gmail.com
about:blank


Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin 

 

 

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14   
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi 

nasional kontemporer, yang cenderung lebih menitikberatkan pada aspek akademik 

formal dan sering kali mengabaikan nilai-nilai lokal berbasis tradisi keagamaan. 

Data sejarah menunjukkan bahwa pada awal abad ke-20, pesantren berfungsi 

sebagai basis perlawanan terhadap kolonialisme, baik dalam bentuk perlawanan 

ideologis, kultural, maupun sosial (Royani, 2018). Pendidikan pesantren melahirkan 

kesadaran kritis terhadap ketidakadilan kolonial dan menumbuhkan semangat untuk 

mempertahankan martabat bangsa. Tokoh-tokoh besar seperti KH Hasyim Asy’ari, KH 

Wahid Hasyim, dan KH Ahmad Dahlan menjadi bukti nyata bahwa pesantren tidak hanya 

mencetak ulama yang mendalami ilmu agama, tetapi juga melahirkan pemimpin bangsa 

yang berpandangan moderat, progresif, dan nasionalis (Jumrah & Ondeng, 2022). 

Peristiwa Resolusi Jihad 22 Oktober 1945 yang dikeluarkan oleh Nahdlatul Ulama 

menjadi salah satu bukti konkret kontribusi pesantren dalam menggerakkan umat Islam 

untuk mempertahankan kemerdekaan Indonesia. 

Meskipun demikian, muncul persoalan ketika narasi sejarah nasional cenderung 

kurang memberikan ruang yang memadai bagi kontribusi pesantren dalam membangun 

moderasi Islam dan semangat nasionalisme (Bahauddin AM & Suhaimi, 2022). 

Akibatnya, berkembang persepsi keliru di sebagian masyarakat bahwa pendidikan 

pesantren hanya berfokus pada pengajaran ritual dan doktrin keagamaan semata 

(Gustriani & Kholis, 2024), tanpa memiliki relevansi dengan nilai-nilai kebangsaan dan 

kehidupan bernegara. Jika kondisi ini dibiarkan, dikhawatirkan generasi muda akan 

kehilangan jejak historis mengenai integrasi antara dakwah Islam dan nasionalisme 

(Adnan, 2021), serta mengabaikan model pendidikan berbasis kearifan lokal yang 

sesungguhnya telah terbukti efektif dalam menjaga harmoni sosial dan keutuhan bangsa. 

Selain itu, terdapat keterbatasan dalam dokumentasi serta kajian akademik yang 

komprehensif mengenai peran pesantren sebagai pilar dakwah Islam moderat dan 

pembentukan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan (Asmani, 2022). Sebagian besar 

literatur masih cenderung memisahkan antara kajian keagamaan dan kajian kebangsaan, 

sehingga hubungan dialektis antara keduanya dalam konteks pendidikan pesantren belum 

tergambarkan secara utuh. Padahal, pesantren justru menjadi ruang integratif di mana 

nilai keislaman dan kebangsaan dirajut secara simultan melalui proses pendidikan dan 

dakwah. 

Teori dakwah kultural menjelaskan bahwa dakwah idealnya dilakukan dengan 

pendekatan yang mengakomodasi budaya lokal, tradisi, dan nilai-nilai yang hidup di 

tengah masyarakat (Amin, 2020). Dakwah tidak semata-mata disampaikan melalui 

ceramah formal, tetapi juga melalui institusi sosial, sistem pendidikan, dan praktik 

kehidupan sehari-hari. Menurut Azra (2005), dakwah kultural memiliki kekuatan 

transformasi sosial yang signifikan karena mampu menyentuh dimensi kehidupan 

masyarakat secara langsung. Dalam konteks pesantren, dakwah kultural diwujudkan 

melalui pengajaran kitab kuning, pembiasaan adab, penguatan tradisi keilmuan, serta 

keteladanan moral kiai yang semuanya berakar kuat dalam budaya lokal Nusantara. 

Selaras dengan itu, teori pendidikan transformatif (transformative learning theory) 

yang dikembangkan oleh Mezirow menegaskan bahwa pendidikan bukan hanya proses 

transfer pengetahuan, melainkan juga proses perubahan kesadaran, sikap, dan perilaku 

individu (Ilham, 2023). Pendidikan pesantren berorientasi pada pembentukan kepribadian 

santri secara utuh, sehingga mereka tidak hanya memahami ajaran Islam secara tekstual, 

tetapi juga memiliki kesadaran sosial dan tanggung jawab kebangsaan. Transformasi 

kesadaran ini tercermin dalam keterlibatan aktif santri dan kiai dalam perjuangan 

melawan penjajahan serta dalam upaya membangun kesadaran nasional di tengah 

masyarakat. 

9 

https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi


Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin 

 

 

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14   
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi 

Moderasi Islam merupakan prinsip fundamental dalam ajaran Islam yang 

menekankan sikap tengah (tawassuth), keseimbangan (tawazun), toleransi (tasamuh), dan 

keadilan (i’tidal) (Moch Zainal Arifin Hasan & Muhammad Rizal Ansori, 2024). Nilai-

nilai moderasi ini menjadi karakter khas pesantren, terutama yang berafiliasi dengan 

Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Moderasi Islam yang diajarkan di pesantren berfungsi 

sebagai penyangga terhadap munculnya sikap ekstrem dan radikal, sekaligus menjadi 

landasan penting dalam membangun kehidupan masyarakat yang damai dan majemuk. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Utara & Utara (2025), moderasi merupakan kunci 

keberhasilan dakwah Islam di tengah realitas sosial yang plural. 

Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat, 

khususnya generasi muda, terhadap peran pesantren dalam membangun moderasi Islam 

dan nasionalisme pra-kemerdekaan masih relatif terbatas. Pesantren sering kali 

diposisikan hanya sebagai lembaga pendidikan tradisional yang terpisah dari dinamika 

kebangsaan. Di sisi lain, arus globalisasi dan modernisasi pendidikan cenderung 

mendorong orientasi pendidikan yang pragmatis dan berorientasi pasar, sehingga nilai-

nilai dakwah, moderasi, dan nasionalisme yang diwariskan pesantren kurang 

terinternalisasi secara optimal. Oleh karena itu, diperlukan kajian yang mendalam untuk 

mengungkap bagaimana dakwah melalui pendidikan pesantren berperan sebagai pilar 

moderasi Islam dan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan, serta bagaimana nilai-

nilai tersebut dapat direlevansikan dalam konteks pendidikan Islam Indonesia saat ini. 

Kajian ini menjadi penting untuk merumuskan kembali posisi strategis pesantren dalam 

pembangunan karakter bangsa dan penguatan Islam moderat di Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus 

historis untuk mengkaji secara mendalam peran dakwah melalui pendidikan pesantren 

sebagai pilar moderasi Islam dan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan Indonesia. 

Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami fenomena dakwah 

pesantren secara kontekstual, holistik, dan bermakna. Lokasi penelitian ditentukan secara 

purposive pada pesantren-pesantren yang memiliki rekam jejak historis dalam dakwah 

Islam moderat dan perjuangan kebangsaan. Peneliti berperan sebagai instrumen utama 

yang terlibat langsung dalam proses pengumpulan dan analisis data. Subjek penelitian 

meliputi pesantren dan tokoh-tokoh yang relevan, sedangkan informan terdiri atas kiai, 

akademisi, dan pihak yang memahami sejarah pesantren. Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui wawancara mendalam, studi dokumentasi, dan observasi non-

partisipatif. Analisis data menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang 

meliputi reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan, dengan keabsahan data 

dijaga melalui triangulasi sumber dan metode. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pesantren sebagai Pusat Dakwah Islam Moderat 

 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pesantren pada masa pra-kemerdekaan 

berperan signifikan sebagai pusat dakwah Islam moderat. Pesantren-pesantren besar 

seperti Tebuireng, Lirboyo, dan Gontor menjadi institusi pendidikan Islam yang secara 

konsisten menanamkan nilai tasamuh (toleransi), tawassuth (sikap tengah), dan tawazun 

(keseimbangan) kepada para santri (Imam Mundzir Al Asy’ari, 2017). Nilai-nilai tersebut 

tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi dipraktikkan melalui kehidupan sehari-hari 

pesantren, terutama melalui keteladanan kiai dan sistem pembinaan akhlak. Temuan ini 

10 

https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi


Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin 

 

 

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14   
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi 

menunjukkan bahwa dakwah pesantren bersifat kultural dan edukatif, sehingga mampu 

membentuk pola keberagamaan yang inklusif dan adaptif terhadap realitas sosial yang 

plural. 

 

2. Tradisi Keilmuan Pesantren dan Internalisasi Moderasi Islam 

 

Tradisi keilmuan pesantren menjadi fondasi utama dalam penguatan dakwah 

Islam moderat. Pembelajaran kitab kuning klasik seperti Ta‘lîm al-Muta‘allim, Ihya’ 

‘Ulum al-Din, dan Nashaih al-‘Ibad berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai moral, 

etika sosial, dan tanggung jawab keagamaan (Solichin, 2012). Melalui kitab-kitab 

tersebut, santri diarahkan untuk memahami Islam sebagai ajaran yang rahmatan lil 

‘alamin. Nilai toleransi dan keseimbangan ditanamkan melalui dialog keilmuan, 

perbedaan pendapat fiqh, serta interaksi sosial dengan masyarakat sekitar. Temuan ini 

menguatkan pandangan bahwa pesantren merupakan ruang pendidikan karakter yang 

secara efektif membentengi santri dari sikap ekstrem dan radikal (Bahauddin AM & 

Suhaimi, 2022; Nada, 2025). 

 

3. Kontribusi Pesantren dalam Pembentukan Nasionalisme 

 

Hasil penelitian juga menunjukkan bahwa pesantren memiliki kontribusi besar 

dalam pembentukan nasionalisme Indonesia. Tokoh-tokoh pesantren seperti KH Hasyim 

Asy’ari, KH Ahmad Dahlan, dan KH Wahid Hasyim memainkan peran strategis dalam 

perjuangan kemerdekaan dan perumusan dasar negara (SaThierbach et al., 2015). 

Pendidikan pesantren menanamkan kesadaran bahwa cinta tanah air merupakan bagian 

dari iman, sebagaimana tercermin dalam prinsip hubbul wathan minal iman (Zaidatul 

Rofiah, 2019). Nasionalisme yang dibangun pesantren bersifat religius dan etis, sehingga 

mampu mengintegrasikan nilai keislaman dengan semangat kebangsaan secara harmonis. 

 

4. Resolusi Jihad dan Peran Pesantren dalam Perjuangan Fisik 

 

Temuan penting lainnya adalah keterlibatan langsung pesantren dalam perjuangan 

fisik mempertahankan kemerdekaan. Resolusi Jihad NU pada 22 Oktober 1945 menjadi 

bukti konkret peran ulama pesantren dalam memobilisasi umat Islam melawan penjajah 

(Farih, 2019). Resolusi ini menunjukkan bahwa pesantren mampu merumuskan doktrin 

keagamaan yang kontekstual dan responsif terhadap situasi bangsa. Peran kiai sebagai 

pemimpin spiritual sekaligus sosial menjadikan pesantren sebagai pusat pengkaderan 

umat yang memiliki militansi keagamaan dan nasionalisme yang kuat (Ronika, 2023). 

Penetapan Hari Santri Nasional semakin menegaskan pengakuan negara terhadap 

kontribusi historis pesantren (Wulida Ainur Rofiq & Muhammad Alamuddin, 2023). 

 

5. Pesantren sebagai Ruang Sosial-Politik dan Jaringan Perlawanan 

 

Selain sebagai lembaga pendidikan dan dakwah, pesantren juga berfungsi sebagai 

ruang sosial-politik yang strategis pada masa kolonial. Di tengah tekanan politik Belanda, 

pesantren menjadi tempat relatif aman untuk menyebarkan gagasan kebangsaan melalui 

pendekatan kultural (Ernas & Siregar, 2010). Jaringan alumni pesantren yang tersebar 

luas memperkuat peran ini, karena santri yang kembali ke daerah asal mendirikan langgar, 

madrasah, dan majelis taklim sebagai pusat dakwah dan resistensi budaya (Hasanudin, 

2017). Di beberapa pesantren besar, peran ini bahkan diwujudkan dalam tindakan konkret 

11 

https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi


Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin 

 

 

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14   
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi 

seperti penggalangan logistik dan perlindungan terhadap pejuang, yang menunjukkan 

kuatnya daya mobilisasi pesantren tanpa harus membentuk organisasi politik formal. 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa pesantren pada masa pra-

kemerdekaan memiliki peran strategis sebagai media dakwah Islam yang moderat 

sekaligus sebagai pilar pembentukan nasionalisme Indonesia. Melalui sistem pendidikan 

yang berbasis tradisi keilmuan, keteladanan kiai, dan pembiasaan nilai-nilai tasamuh, 

tawassuth, dan tawazun, pesantren berhasil membentuk corak keberagamaan yang 

inklusif dan seimbang. Dakwah yang dilakukan pesantren tidak bersifat doktrinal semata, 

tetapi terintegrasi dalam praktik kehidupan santri dan relasi sosial masyarakat. Temuan 

ini menegaskan bahwa pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan 

keagamaan, melainkan juga sebagai agen transformasi sosial yang efektif dalam 

menanamkan moderasi Islam di tengah realitas masyarakat yang majemuk. 

 

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa pesantren berkontribusi signifikan 

dalam membangun kesadaran kebangsaan dan perjuangan kemerdekaan Indonesia. Nilai 

nasionalisme ditanamkan melalui pemahaman teologis bahwa cinta tanah air merupakan 

bagian dari iman, yang kemudian diwujudkan dalam tindakan nyata, seperti keterlibatan 

ulama dan santri dalam perjuangan melawan kolonialisme. Pesantren berfungsi sebagai 

ruang sosial-politik yang mampu mengartikulasikan wacana kebangsaan secara kultural 

dan membangun jaringan perlawanan yang luas melalui alumni dan masyarakat. Dengan 

demikian, penelitian ini menegaskan bahwa integrasi antara dakwah Islam, pendidikan 

pesantren, dan nasionalisme telah menjadi fondasi penting dalam sejarah Indonesia pra-

kemerdekaan serta relevan untuk dijadikan rujukan dalam penguatan pendidikan Islam 

moderat di Indonesia masa kini.  

  

12 

https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi


Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin 

 

 

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14   
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi 

DAFTAR PUSTAKA 

Adnan, A. (2021). Memaknai Dakwah Keindonesiaan Dan Nasionalisme. El-

Hiikmah, XXXII(2), 40–54. 

Amin, H. M. (2020). Dakwah Kultural Menurut Perspektif Pendidikan Islam. 

Atta’dib Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 71–84. 

https://doi.org/10.30863/attadib.v1i2.1023 

Asmani, M. (2022). Dakwah Islam Moderat ala KH. Afifuddin Muhajir dan KH. 

Abdul Moqsith Ghazali. IRCiSoD. 

Bahauddin AM, A., & Suhaimi, S. (2022). Peran Pesantren Makrifatul Ilmi dalam 

Moderasi Beragama pada Generasi Millenial. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji 

Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 23(1), 1–20. 

https://doi.org/10.19109/jia.v23i1.13019 

Ernas, S., & Siregar, F. M. (2010). Dampak Keterlibatan Pesan tren dalamPolitik: 

Studi Kasus Pesantren diYogyakarta. Kontekstualita, 25(2), 195–224. 

Farih, A. (2019). Konsistensi Nahdlatul Ulama’ dalam Mempertahankan Pancasila 

dan Kedaulatan Negara Kesatuan Republik Indonesia di tengah Wacana 

Negara Islam. JPW (Jurnal Politik Walisongo), 1(1), 1. 

https://doi.org/10.21580/jpw.v1i1.2026 

Gustriani, T., & Kholis, M. (2024). Pembelajaran Life Skills bagi Santri sebagai 

Inovasi Pendidikan di Pesantren. Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM 

Bidang Ilmu Pendidikan), 5(3), 290–296. 

https://doi.org/10.54371/ainj.v5i3.499 

Hasanudin, S. (2017). Mekanisme Religio-Politik Pesantren: Mobilisasi Jaringan 

Hamida dalam Politik Elektoral Tasikmalaya. Masyarakat Jurnal Sosiologi, 

22(1). https://doi.org/10.7454/mjs.v22i1.1084 

Ilham, N. (2023). Manfaat Mengikuti Pertukaran Mahasiswa Merdeka dalam 

Rangka Memahami Fungsional Pembelajaran Transformatif. Prosiding 

Seminar Nasional Pendidikan Non Formal, 1, 264–272. 

https://ejournal.untirta.ac.id/SNPNF/article/view/88%0Ahttps://ejournal.untirt

a.ac.id/SNPNF/article/download/88/72 

Imam Mundzir Al Asy’ari. (2017). Implementasi Pendidikan Nilai-Nilai 

KH.Hasyim Asy’ari di Madrasah Mu’allimin Pesantren Tebuireng Jombang. 

Tesis. http://digilib.uin-suka.ac.id/27397/1/1520410009_BAB-I_IV-atau-

V_DAFTAR-PUSTAKA.pdf 

Jumrah, A. M., & Ondeng, S. (2022). Relevansi Pemikiran Kh. Ahmad Dahlan Dan 

Kh. Hasyim Asy’Ari Dan Pengaruhnya Dalam Bidang Pendidikan Islam. Al 

Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam, 2(1), hlm. 5. 

Moch Zainal Arifin Hasan, & Muhammad Rizal Ansori. (2024). Implikasi 

Pembelajaran Ahlusunnah Wal Jama’ah Terhadap Penguatan Moderasi 

Beragama. Journal of Contemporary Islamic Education, 4(1), 86–102. 

https://doi.org/10.25217/jcie.v4i1.4363 

Nada, Y. (2025). Jurnal studi, sosial, dan ekonomi. Studi, Jurnal Ekonomi, D A N 

Media, Pengembangan Untuk, Educaplay Mufrodat, Meningkatkan Di, Siswa 

Dasar, Sekolah, 6(1), 65–75. 

Ronika. (2023). Aksiologi Banser (p. 44). CV Bumi Utama. 

Royani, A. (2018). Pesantren Dalam Bingkai Sejarah Perjuangan Kemerdekaan 

Indonesia. Jurnal Islam Nusantara, 2(1), 121. 

https://doi.org/10.33852/jurnalin.v2i1.75 

Sadali, S. (2020). Eksistensi Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam. Atta’dib 

13 

https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi


Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin 

 

 

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14   
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), hlm. 2. 

https://doi.org/10.30863/attadib.v1i2.964 

Saefullah, A. S. (2024). Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada 

Studi Agama dan Keberagamaan dalam Islam. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, 2(4), 195–211. https://doi.org/10.59059/al-

tarbiyah.v2i4.1428 

Solichin, M. M. (2012). Rekonstruksi Pendidikan Pesantren sebagai Character 

Building Menghadapi Tantangan Kehidupan Modern. Karsa, 20(1), 58–74. 

Ulya, Z., Ribahan, R., & Lubna, L. (2023). Pembentukan Karakter Kebangsaan 

melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di SMP Negeri 18 Mataram. 

Palapa, 11(1), 98–121. https://doi.org/10.36088/palapa.v11i1.3071 

Utara, S., & Utara, S. (2025). Strategi Dakwah Majelis Taklim Al Bayan Dalam 

Menguatkan Nilai Moderasi Beragama Masyarakat Bintang Bayu Serdang 

Bedagai. 10(1), hlm. 12. 

Wulida Ainur Rofiq, Muhammad Alamuddin, F. A.-B. (2023). Analisis 

Keberhasilan Kh. Hasyim Asy’Ari Menyerukan Jihad Dalam Bingkai Gerakan 

Sosial. Jurnal Ilmu Sosial, 2(3), 1591–1606. 

Zaidatul Rofiah. (2019). Tela’ah Konseptual Slogan Hubbul Wathon Minal Iman 

KH.Hasyim Asy’ari. Lentera: Jurnal Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi, 

5(1), 39–51. 

 

 

 
 

14 

https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi

