Saprahan: Jurnal Jurnal Pendidikan dan Studi Islam
Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14
Journal homepage https:/ /jurnal.azzaki.net/index.php/saprahan/index

Dakwah Melalui Pendidikan Pesantren: Pilar Moderasi Islam dan
Nasionalisme Pra-Kemerdekaan

Abdul Kholik!, Faizal Amin?

12 Afiliasi (Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Agama Islam Negeri Pontianak), Indonesia
Email: abdkholik149@gmail.com', faizalamin@hotmail.com?

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran dakwah melalui pendidikan pesantren
sebagai pilar moderasi Islam dan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan Indonesia.
Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya berfungsi sebagai
pusat transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga sebagai agen pembentukan karakter sosial
dan kesadaran kebangsaan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
desain studi kasus historis. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi, wawancara
mendalam, dan observasi non-partisipatif, kemudian dianalisis menggunakan model
interaktif Miles dan Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pesantren berperan
signifikan dalam menanamkan nilai-nilai moderasi Islam seperti tasamuh, tawassuth, dan
tawazun melalui tradisi keilmuan, keteladanan kiai, serta pembiasaan adab santri. Selain
itu, pesantren juga berkontribusi besar dalam membangun nasionalisme melalui integrasi
nilai keislaman dan kebangsaan, yang tercermin dalam keterlibatan ulama dan santri
dalam perjuangan kemerdekaan, termasuk Resolusi Jihad 1945. Pesantren berfungsi
sebagai ruang sosial-politik yang strategis dalam menyebarkan wacana kebangsaan dan
perlawanan terhadap kolonialisme secara kultural. Penelitian ini menegaskan bahwa
pesantren merupakan model pendidikan berbasis kearifan lokal yang efektif dalam
menjaga moderasi Islam dan memperkuat identitas kebangsaan Indonesia.

Kata Kunci: Pesantren, Dakwah, Moderasi Islam, Nasionalisme, Pendidikan.

PENDAHULUAN

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional telah memainkan peran
strategis dalam perjalanan sejarah bangsa Indonesia. Bahkan, pesantren merupakan
institusi pendidikan Islam paling lama berdiri di Indonesia dan telah eksis jauh sebelum
sistem pendidikan modern diperkenalkan oleh pemerintah kolonial (Sadali, 2020).
Keberadaan pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat transmisi keilmuan keislaman,
tetapi juga menjadi ruang sosial yang membentuk nilai, sikap, dan orientasi hidup
masyarakat Muslim Nusantara, khususnya pada masa pra-kemerdekaan. Dalam konteks
tersebut, pesantren tampil sebagai lembaga pendidikan yang berakar kuat pada budaya
lokal sekaligus responsif terhadap dinamika sosial-politik yang berkembang.

Dalam perspektif dakwah Islam, pesantren tidak sekadar berperan sebagai tempat
pengajaran ilmu-ilmu agama, melainkan juga menjadi pusat pembentukan karakter sosial
dan kebangsaan (Ulya et al., 2023). Dakwah yang dilakukan di pesantren bersifat holistik,
menyentuh aspek intelektual, moral, spiritual, dan sosial. Nilai-nilai seperti kebersamaan,
kemandirian, kesederhanaan, dan kepedulian sosial ditanamkan melalui praktik
kehidupan sehari-hari santri. Melalui pola pendidikan yang demikian, pesantren
berkontribusi besar dalam membentuk Muslim Indonesia yang religius sekaligus
memiliki komitmen kebangsaan yang kuat. Namun demikian, peran historis pesantren ini
belum sepenuhnya mendapatkan perhatian yang proporsional dalam wacana pendidikan

Saprahan: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam
Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-15


mailto:abdkholik149@gmail.com
about:blank

Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin

nasional kontemporer, yang cenderung lebih menitikberatkan pada aspek akademik
formal dan sering kali mengabaikan nilai-nilai lokal berbasis tradisi keagamaan.

Data sejarah menunjukkan bahwa pada awal abad ke-20, pesantren berfungsi
sebagai basis perlawanan terhadap kolonialisme, baik dalam bentuk perlawanan
ideologis, kultural, maupun sosial (Royani, 2018). Pendidikan pesantren melahirkan
kesadaran kritis terhadap ketidakadilan kolonial dan menumbuhkan semangat untuk
mempertahankan martabat bangsa. Tokoh-tokoh besar seperti KH Hasyim Asy’ari, KH
Wahid Hasyim, dan KH Ahmad Dahlan menjadi bukti nyata bahwa pesantren tidak hanya
mencetak ulama yang mendalami ilmu agama, tetapi juga melahirkan pemimpin bangsa
yang berpandangan moderat, progresif, dan nasionalis (Jumrah & Ondeng, 2022).
Peristiwa Resolusi Jihad 22 Oktober 1945 yang dikeluarkan oleh Nahdlatul Ulama
menjadi salah satu bukti konkret kontribusi pesantren dalam menggerakkan umat Islam
untuk mempertahankan kemerdekaan Indonesia.

Meskipun demikian, muncul persoalan ketika narasi sejarah nasional cenderung
kurang memberikan ruang yang memadai bagi kontribusi pesantren dalam membangun
moderasi Islam dan semangat nasionalisme (Bahauddin AM & Suhaimi, 2022).
Akibatnya, berkembang persepsi keliru di sebagian masyarakat bahwa pendidikan
pesantren hanya berfokus pada pengajaran ritual dan doktrin keagamaan semata
(Gustriani & Kholis, 2024), tanpa memiliki relevansi dengan nilai-nilai kebangsaan dan
kehidupan bernegara. Jika kondisi ini dibiarkan, dikhawatirkan generasi muda akan
kehilangan jejak historis mengenai integrasi antara dakwah Islam dan nasionalisme
(Adnan, 2021), serta mengabaikan model pendidikan berbasis kearifan lokal yang
sesungguhnya telah terbukti efektif dalam menjaga harmoni sosial dan keutuhan bangsa.

Selain itu, terdapat keterbatasan dalam dokumentasi serta kajian akademik yang
komprehensif mengenai peran pesantren sebagai pilar dakwah Islam moderat dan
pembentukan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan (Asmani, 2022). Sebagian besar
literatur masih cenderung memisahkan antara kajian keagamaan dan kajian kebangsaan,
sehingga hubungan dialektis antara keduanya dalam konteks pendidikan pesantren belum
tergambarkan secara utuh. Padahal, pesantren justru menjadi ruang integratif di mana
nilai keislaman dan kebangsaan dirajut secara simultan melalui proses pendidikan dan
dakwah.

Teori dakwah kultural menjelaskan bahwa dakwah idealnya dilakukan dengan
pendekatan yang mengakomodasi budaya lokal, tradisi, dan nilai-nilai yang hidup di
tengah masyarakat (Amin, 2020). Dakwah tidak semata-mata disampaikan melalui
ceramah formal, tetapi juga melalui institusi sosial, sistem pendidikan, dan praktik
kehidupan sehari-hari. Menurut Azra (2005), dakwah kultural memiliki kekuatan
transformasi sosial yang signifikan karena mampu menyentuh dimensi kehidupan
masyarakat secara langsung. Dalam konteks pesantren, dakwah kultural diwujudkan
melalui pengajaran kitab kuning, pembiasaan adab, penguatan tradisi keilmuan, serta
keteladanan moral kiai yang semuanya berakar kuat dalam budaya lokal Nusantara.

Selaras dengan itu, teori pendidikan transformatif (transformative learning theory)
yang dikembangkan oleh Mezirow menegaskan bahwa pendidikan bukan hanya proses
transfer pengetahuan, melainkan juga proses perubahan kesadaran, sikap, dan perilaku
individu (ITham, 2023). Pendidikan pesantren berorientasi pada pembentukan kepribadian
santri secara utuh, sehingga mereka tidak hanya memahami ajaran Islam secara tekstual,
tetapi juga memiliki kesadaran sosial dan tanggung jawab kebangsaan. Transformasi
kesadaran ini tercermin dalam keterlibatan aktif santri dan kiai dalam perjuangan
melawan penjajahan serta dalam upaya membangun kesadaran nasional di tengah
masyarakat.

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id /index.php/aksi 9


https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi

Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin

Moderasi Islam merupakan prinsip fundamental dalam ajaran Islam yang
menekankan sikap tengah (tawassuth), keseimbangan (tawazun), toleransi (tasamuh), dan
keadilan (i’tidal) (Moch Zainal Arifin Hasan & Muhammad Rizal Ansori, 2024). Nilai-
nilai moderasi ini menjadi karakter khas pesantren, terutama yang berafiliasi dengan
Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Moderasi Islam yang diajarkan di pesantren berfungsi
sebagai penyangga terhadap munculnya sikap ekstrem dan radikal, sekaligus menjadi
landasan penting dalam membangun kehidupan masyarakat yang damai dan majemuk.
Sebagaimana ditegaskan oleh Utara & Utara (2025), moderasi merupakan kunci
keberhasilan dakwah Islam di tengah realitas sosial yang plural.

Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat,
khususnya generasi muda, terhadap peran pesantren dalam membangun moderasi Islam
dan nasionalisme pra-kemerdekaan masih relatif terbatas. Pesantren sering kali
diposisikan hanya sebagai lembaga pendidikan tradisional yang terpisah dari dinamika
kebangsaan. Di sisi lain, arus globalisasi dan modernisasi pendidikan cenderung
mendorong orientasi pendidikan yang pragmatis dan berorientasi pasar, sehingga nilai-
nilai dakwah, moderasi, dan nasionalisme yang diwariskan pesantren kurang
terinternalisasi secara optimal. Oleh karena itu, diperlukan kajian yang mendalam untuk
mengungkap bagaimana dakwah melalui pendidikan pesantren berperan sebagai pilar
moderasi Islam dan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan, serta bagaimana nilai-
nilai tersebut dapat direlevansikan dalam konteks pendidikan Islam Indonesia saat ini.
Kajian ini menjadi penting untuk merumuskan kembali posisi strategis pesantren dalam
pembangunan karakter bangsa dan penguatan Islam moderat di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus
historis untuk mengkaji secara mendalam peran dakwah melalui pendidikan pesantren
sebagai pilar moderasi Islam dan nasionalisme pada masa pra-kemerdekaan Indonesia.
Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami fenomena dakwah
pesantren secara kontekstual, holistik, dan bermakna. Lokasi penelitian ditentukan secara
purposive pada pesantren-pesantren yang memiliki rekam jejak historis dalam dakwah
Islam moderat dan perjuangan kebangsaan. Peneliti berperan sebagai instrumen utama
yang terlibat langsung dalam proses pengumpulan dan analisis data. Subjek penelitian
meliputi pesantren dan tokoh-tokoh yang relevan, sedangkan informan terdiri atas kiai,
akademisi, dan pihak yang memahami sejarah pesantren. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui wawancara mendalam, studi dokumentasi, dan observasi non-
partisipatif. Analisis data menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang
meliputi reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan, dengan keabsahan data
dijaga melalui triangulasi sumber dan metode.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pesantren sebagai Pusat Dakwah Islam Moderat

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pesantren pada masa pra-kemerdekaan
berperan signifikan sebagai pusat dakwah Islam moderat. Pesantren-pesantren besar
seperti Tebuireng, Lirboyo, dan Gontor menjadi institusi pendidikan Islam yang secara
konsisten menanamkan nilai tasamuh (toleransi), tawassuth (sikap tengah), dan tawazun
(keseimbangan) kepada para santri (Imam Mundzir Al Asy’ari, 2017). Nilai-nilai tersebut
tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi dipraktikkan melalui kehidupan sehari-hari
pesantren, terutama melalui keteladanan kiai dan sistem pembinaan akhlak. Temuan ini

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14 10
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id /index.php/aksi


https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi

Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin

menunjukkan bahwa dakwah pesantren bersifat kultural dan edukatif, sehingga mampu
membentuk pola keberagamaan yang inklusif dan adaptif terhadap realitas sosial yang
plural.

2. Tradisi Keilmuan Pesantren dan Internalisasi Moderasi Islam

Tradisi keilmuan pesantren menjadi fondasi utama dalam penguatan dakwah
Islam moderat. Pembelajaran kitab kuning klasik seperti Ta‘lim al-Muta‘allim, Thya’
‘Ulum al-Din, dan Nashaih al-‘Ibad berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai moral,
etika sosial, dan tanggung jawab keagamaan (Solichin, 2012). Melalui kitab-kitab
tersebut, santri diarahkan untuk memahami Islam sebagai ajaran yang rahmatan lil
‘alamin. Nilai toleransi dan keseimbangan ditanamkan melalui dialog keilmuan,
perbedaan pendapat figh, serta interaksi sosial dengan masyarakat sekitar. Temuan ini
menguatkan pandangan bahwa pesantren merupakan ruang pendidikan karakter yang
secara efektif membentengi santri dari sikap ekstrem dan radikal (Bahauddin AM &
Suhaimi, 2022; Nada, 2025).

3. Kontribusi Pesantren dalam Pembentukan Nasionalisme

Hasil penelitian juga menunjukkan bahwa pesantren memiliki kontribusi besar
dalam pembentukan nasionalisme Indonesia. Tokoh-tokoh pesantren seperti KH Hasyim
Asy’ari, KH Ahmad Dahlan, dan KH Wahid Hasyim memainkan peran strategis dalam
perjuangan kemerdekaan dan perumusan dasar negara (SaThierbach et al., 2015).
Pendidikan pesantren menanamkan kesadaran bahwa cinta tanah air merupakan bagian
dari iman, sebagaimana tercermin dalam prinsip hubbul wathan minal iman (Zaidatul
Rofiah, 2019). Nasionalisme yang dibangun pesantren bersifat religius dan etis, sehingga
mampu mengintegrasikan nilai keislaman dengan semangat kebangsaan secara harmonis.

4. Resolusi Jihad dan Peran Pesantren dalam Perjuangan Fisik

Temuan penting lainnya adalah keterlibatan langsung pesantren dalam perjuangan
fisik mempertahankan kemerdekaan. Resolusi Jihad NU pada 22 Oktober 1945 menjadi
bukti konkret peran ulama pesantren dalam memobilisasi umat Islam melawan penjajah
(Farih, 2019). Resolusi ini menunjukkan bahwa pesantren mampu merumuskan doktrin
keagamaan yang kontekstual dan responsif terhadap situasi bangsa. Peran kiai sebagai
pemimpin spiritual sekaligus sosial menjadikan pesantren sebagai pusat pengkaderan
umat yang memiliki militansi keagamaan dan nasionalisme yang kuat (Ronika, 2023).
Penetapan Hari Santri Nasional semakin menegaskan pengakuan negara terhadap
kontribusi historis pesantren (Wulida Ainur Rofiq & Muhammad Alamuddin, 2023).

5. Pesantren sebagai Ruang Sosial-Politik dan Jaringan Perlawanan

Selain sebagai lembaga pendidikan dan dakwah, pesantren juga berfungsi sebagai
ruang sosial-politik yang strategis pada masa kolonial. Di tengah tekanan politik Belanda,
pesantren menjadi tempat relatif aman untuk menyebarkan gagasan kebangsaan melalui
pendekatan kultural (Ernas & Siregar, 2010). Jaringan alumni pesantren yang tersebar
luas memperkuat peran ini, karena santri yang kembali ke daerah asal mendirikan langgar,
madrasah, dan majelis taklim sebagai pusat dakwah dan resistensi budaya (Hasanudin,
2017). Di beberapa pesantren besar, peran ini bahkan diwujudkan dalam tindakan konkret

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id /index.php/aksi 11


https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi

Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin

seperti penggalangan logistik dan perlindungan terhadap pejuang, yang menunjukkan
kuatnya daya mobilisasi pesantren tanpa harus membentuk organisasi politik formal.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa pesantren pada masa pra-
kemerdekaan memiliki peran strategis sebagai media dakwah Islam yang moderat
sekaligus sebagai pilar pembentukan nasionalisme Indonesia. Melalui sistem pendidikan
yang berbasis tradisi keilmuan, keteladanan kiai, dan pembiasaan nilai-nilai tasamuh,
tawassuth, dan tawazun, pesantren berhasil membentuk corak keberagamaan yang
inklusif dan seimbang. Dakwah yang dilakukan pesantren tidak bersifat doktrinal semata,
tetapi terintegrasi dalam praktik kehidupan santri dan relasi sosial masyarakat. Temuan
ini menegaskan bahwa pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan
keagamaan, melainkan juga sebagai agen transformasi sosial yang efektif dalam
menanamkan moderasi Islam di tengah realitas masyarakat yang majemuk.

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa pesantren berkontribusi signifikan
dalam membangun kesadaran kebangsaan dan perjuangan kemerdekaan Indonesia. Nilai
nasionalisme ditanamkan melalui pemahaman teologis bahwa cinta tanah air merupakan
bagian dari iman, yang kemudian diwujudkan dalam tindakan nyata, seperti keterlibatan
ulama dan santri dalam perjuangan melawan kolonialisme. Pesantren berfungsi sebagai
ruang sosial-politik yang mampu mengartikulasikan wacana kebangsaan secara kultural
dan membangun jaringan perlawanan yang luas melalui alumni dan masyarakat. Dengan
demikian, penelitian ini menegaskan bahwa integrasi antara dakwah Islam, pendidikan
pesantren, dan nasionalisme telah menjadi fondasi penting dalam sejarah Indonesia pra-
kemerdekaan serta relevan untuk dijadikan rujukan dalam penguatan pendidikan Islam
moderat di Indonesia masa kini.

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14

Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id /index.php/aksi 12


https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi

Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin

DAFTAR PUSTAKA

Adnan, A. (2021). Memaknai Dakwah Keindonesiaan Dan Nasionalisme. FEl-
Hiikmah, XXX11(2), 40-54.

Amin, H. M. (2020). Dakwah Kultural Menurut Perspektif Pendidikan Islam.
Atta’dib  Jurnal  Pendidikan Agama Islam, 1(2), 71-84.
https://doi.org/10.30863/attadib.v1i2.1023

Asmani, M. (2022). Dakwah Islam Moderat ala KH. Afifuddin Muhajir dan KH.
Abdul Mogsith Ghazali. IRCiSoD.

Bahauddin AM, A., & Suhaimi, S. (2022). Peran Pesantren Makrifatul [lmi dalam
Moderasi Beragama pada Generasi Millenial. Jurnal llmu Agama: Mengkaji
Doktrin,  Pemikiran, = Dan  Fenomena  Agama,  23(1), 1-20.
https://doi.org/10.19109/jia.v23i1.13019

Ernas, S., & Siregar, F. M. (2010). Dampak Keterlibatan Pesan tren dalamPolitik:
Studi Kasus Pesantren diYogyakarta. Kontekstualita, 25(2), 195-224.

Farih, A. (2019). Konsistensi Nahdlatul Ulama’ dalam Mempertahankan Pancasila
dan Kedaulatan Negara Kesatuan Republik Indonesia di tengah Wacana
Negara Islam. JPW  (Jurnal  Politik  Walisongo), 1(1), 1.
https://doi.org/10.21580/jpw.v1i1.2026

Gustriani, T., & Kholis, M. (2024). Pembelajaran Life Skills bagi Santri sebagai
Inovasi Pendidikan di Pesantren. Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM
Bidang Ilmu Pendidikan), 503), 290-296.
https://doi.org/10.54371/ainj.v5i3.499

Hasanudin, S. (2017). Mekanisme Religio-Politik Pesantren: Mobilisasi Jaringan
Hamida dalam Politik Elektoral Tasikmalaya. Masyarakat Jurnal Sosiologi,
22(1). https://doi.org/10.7454/mjs.v22i1.1084

ITham, N. (2023). Manfaat Mengikuti Pertukaran Mahasiswa Merdeka dalam
Rangka Memahami Fungsional Pembelajaran Transformatif. Prosiding
Seminar  Nasional Pendidikan Non Formal, 1, 264-272.
https://ejournal.untirta.ac.id/SNPNF/article/view/88%0Ahttps://ejournal.untirt
a.ac.id/SNPNF/article/download/88/72

Imam Mundzir Al Asy’ari. (2017). Implementasi Pendidikan Nilai-Nilai
KH.Hasyim Asy’ari di Madrasah Mu’allimin Pesantren Tebuireng Jombang.
Tesis. http://digilib.uin-suka.ac.id/27397/1/1520410009 BAB-I IV-atau-
V_DAFTAR-PUSTAKA.pdf

Jumrah, A. M., & Ondeng, S. (2022). Relevansi Pemikiran Kh. Ahmad Dahlan Dan
Kh. Hasyim Asy’Ari Dan Pengaruhnya Dalam Bidang Pendidikan Islam. A/
Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam, 2(1), hlm. 5.

Moch Zainal Arifin Hasan, & Muhammad Rizal Ansori. (2024). Implikasi
Pembelajaran Ahlusunnah Wal Jama’ah Terhadap Penguatan Moderasi
Beragama. Journal of Contemporary Islamic Education, 4(1), 86—102.
https://doi.org/10.25217/jcie.v4i1.4363

Nada, Y. (2025). Jurnal studi, sosial, dan ekonomi. Studi, Jurnal Ekonomi, D A N
Media, Pengembangan Untuk, Educaplay Mufrodat, Meningkatkan Di, Siswa
Dasar, Sekolah, 6(1), 65-75.

Ronika. (2023). Aksiologi Banser (p. 44). CV Bumi Utama.

Royani, A. (2018). Pesantren Dalam Bingkai Sejarah Perjuangan Kemerdekaan
Indonesia. Jurnal Islam Nusantara, 2(1), 121.
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v211.75

Sadali, S. (2020). Eksistensi Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam. Atta 'dib

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id /index.php/aksi

13


https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi

Nama Penulis: Abdul Kholik, Faizal Amin

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), hlm. 2.
https://doi.org/10.30863/attadib.v1i2.964

Saefullah, A. S. (2024). Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada
Studi Agama dan Keberagamaan dalam Islam. A/-Tarbiyah : Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam, 2(4), 195-211. https://doi.org/10.59059/al-
tarbiyah.v2i4.1428

Solichin, M. M. (2012). Rekonstruksi Pendidikan Pesantren sebagai Character
Building Menghadapi Tantangan Kehidupan Modern. Karsa, 20(1), 58—74.

Ulya, Z., Ribahan, R., & Lubna, L. (2023). Pembentukan Karakter Kebangsaan
melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di SMP Negeri 18 Mataram.
Palapa, 11(1), 98—121. https://doi.org/10.36088/palapa.v11i1.3071

Utara, S., & Utara, S. (2025). Strategi Dakwah Majelis Taklim Al Bayan Dalam
Menguatkan Nilai Moderasi Beragama Masyarakat Bintang Bayu Serdang
Bedagai. 10(1), hlm. 12.

Wulida Ainur Rofigq, Muhammad Alamuddin, F. A.-B. (2023). Analisis
Keberhasilan Kh. Hasyim Asy’Ari Menyerukan Jihad Dalam Bingkai Gerakan
Sosial. Jurnal Ilmu Sosial, 2(3), 1591-1606.

Zaidatul Rofiah. (2019). Tela’ah Konseptual Slogan Hubbul Wathon Minal Iman
KH.Hasyim Asy’ari. Lentera: Jurnal Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi,
5(1),39-51.

Saprahan: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Vol. 1 No. 1 (2026) : 8-14
Journal homepage https://ejurnal.inhafi.ac.id /index.php/aksi


https://ejurnal.inhafi.ac.id/index.php/aksi

